
วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

128

รักเหลือควรเผื่อใจ: การศึกษามานุษยวิทยาว่าด้วยความรัก
Love with Reservation:

Exploring the Anthropology of Love

จารุวรรณ ขำ�เพชร1 
Jaruwan Kumpetch

บทคัดย่อ
	 การศึกษาเรื่อง รักเหลือควรเผื่อใจ: การศึกษามานุษยวิทยาว่าด้วยความรัก มีวัตถุประสงค์ เพื่อ
ศึกษา สำ�รวจสถานะและความรับรู้เรื่องความรักในต่างวัฒนธรรม และศึกษาการประกอบสร้างทาง
สังคมที่เกี่ยวกับความรักมีวิธีการศึกษาจากการรวบรวมข้อมูลงานวิชาการ บทความงานวิจัยที่เกี่ยวกับ
อารมณ์ ความรู้สึก ความรัก ทั้งในกลุ่มนักวิชาการไทยและนักวิชาการต่างประเทศ โดยจะเน้นงานทาง
ด้านสังคมศาสตร์ โดยเฉพาะงานทางด้านมานุษยวิทยา ผลการศึกษาพบว่า ในอดีตความรักยังไม่มี
การศึกษาทางด้านสังคมศาสตร์ จะเป็นการศึกษาด้านสมองหรือด้านจิตวิทยาเป็นหลัก ต่อมาจึงมีการ
ขยายขอบเขตการศึกษามากขึ้น ในยุคบรรพกาลความรักยังไม่ปรากฎ เพราะความสัมพันธ์ทางเพศ
เกิดขึ้นเพื่อตอบสนองการอยู่รอดและผลิตสมาชิกใหม่ ในศตวรรษที่ 18 เป็นต้นมา ความรักสัมพันธ์กับ
โลกที่พัฒนาไปสู่การเป็นยุคอุตสาหกรรม การจับคู่เพื่อความอยู่รอดทางเศรษฐกิจ ส่วนความรักแบบ
โรแมนติกถูกนำ�เสนอ เผยแผ่จากทางตะวันตกที่บูชาความรัก แต่ยังอยู่ในลักษณะการจับคู่ที่มีสถานะ
ทางสังคมที่ไม่ต่างกัน นักมานุษยวิทยาศึกษาเปรียบเทียบความรักของกลุ่มคนแต่ละภูมิภาค แต่ละ
กลุ่มชาติพันธ์ุ พบว่าการตกลงใช้ชีวิตร่วมกัน จะเรียกว่าการแต่งงานหรือไม่ก็ตาม จะมีความแตกต่างกัน
ตามบริบท สถานะ และเรื่องรักยังถูกสร้างขึ้นจากองค์ประกอบทางด้านสังคม

คำ�สำ�คัญ: มานุษยวิทยาความรัก  สังคมและวัฒนธรรมว่าด้วยรัก  การประกอบสร้างความรัก

Abstract
	 This study, Love with Reservation: Exploring the Anthropology of Love, examines 
the status and cultural perceptions of love across diverse societies. It investigates the 
social construction of love by drawing on academic literature, research articles, and 
studies on emotions, feelings, and love produced by Thai and international scholars,
with particular emphasis on the social sciences and, especially, anthropology. 

________________________________

1รองศาสตราจารย์ ดร.ประจำ�ภาควิชาสังคมวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ กรุงเทพฯ
Associate Professor, Department of Sociology, Faculty of Social Sciences, Srinakharinwirot University, Bangkok.
Corresponding author e-mail: jaruwank@g.swu.ac.th
ARTICLE HISTORY: Received 24 September 2025, Revised 21 November 2025, Accepted 27 November 2025



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

129

The findings indicate that love has historically been examined predominantly within 
psychology and neuroscience, while receiving comparatively limited attention in the 
social sciences. In early human history, love as a concept was not clearly articulated,
as sexual relations were primarily linked to survival and reproduction. From the 
eighteenth century onward, the meaning of love became intertwined with the rise 
of industrial society, in which marriage played a significant role in securing economic 
stability. At the same time, romantic love—highly celebrated in the West—was 
disseminated globally, though still shaped by social norms regarding partner selection 
and social parity. Comparative anthropological studies further reveal that arrangements
for intimate partnership, whether formalized as marriage or not, are deeply embedded 
in specific cultural contexts and social hierarchies. Overall, this study demonstrates 
that love is a socially and culturally constructed concept rather than a universal, 
unchanging phenomenon.

Keywords: Anthropology of love, Socio and cultural with love, The construction

บทนำ�
	 ความรักกับการสมรสเป็นครอบครัว ไม่แน่ใจว่าส่ิงใดเกิดก่อนหรืออะไรอยู่ในข้ันตอนแรก เพราะ
บางสังคมต้องมีความรักก่อนการสร้างครอบครัว บางสังคมหาคู่ แต่งงาน สร้างครอบครัว และความรัก
จะเกิดตามมาเอง ในทางมานุษยวิทยา การกล่าวถึงระบบครอบครัว เครือญาติ หรือรูปแบบการ
แต่งงาน การพูดถึงประเภทของครอบครัวต่าง ๆ คงไม่พ้นงานของ Murdock (1949) ที่ให้คำ�จำ�กัด
ความของครอบครัวว่า คือกลุ่มสังคม ที่มีลักษณะอยู่อาศัยร่วมกัน ความร่วมมือทางเศรษฐกิจ และการ
สืบพันธุ์ แต่แทบไม่มีการกล่าวถึงความรักเลย หรือความรักไม่สำ�คัญ? นักมานุษยวิทยาอีกคนที่ศึกษา
เรื่องนี้คือ Gluckman (1955) ที่ได้รวบรวมข้อสังเกตที่หลากหลายภายใต้หลักการกว้าง ๆ ในความ
สัมพันธ์ระหว่างสามีและภรรยา
	 แล้วนักมานุษยวิทยาสนใจความรักหรือไม่ มันอาจจะเป็นเพียงคำ�ถามที่กล่าวขึ้นมาลอย ๆ
แต่จะพบคำ�อธิบายเรื่องแบบแผนเครือญาติ (kinship pattern) ที่พบในช่วงก่อนสงครามโลกครั้งที่ 2
ว่าการศึกษาความรักเป็นเพียงเร่ืองการมีคู่ การจับคู่สืบพันธ์ุเพ่ือผลิตทายาท คำ�ว่า “รัก” ไม่เคยปรากฎ
ในดัชนีของหนังสือทางมานุษยวิทยาที่ว่าด้วยสังคมและวัฒนธรรมเป็นการเฉพาะ หรือแม้แต่ในตำ�รา
ทางมานุษยวิทยาเอง Goode (1959) ความรักควรถูกพิจารณาในมิติของแบบแผนโครงสร้างสังคม 
(socio-structure pattern) กู๊ดได้เขียนบทความถึงทฤษฎีว่าด้วยความสำ�คัญของความรัก โดยมีใจความ
สำ�คัญว่า ความรักถูกวิเคราะห์ว่าเป็นส่วนประกอบสำ�คัญของการกระทำ�ทางสังคม (social action) 
และรวมถึงโครงสร้างสังคม (social structure) อีกด้วย แต่รูปแบบของความรัก (pattern of love) 
จะพบได้ต่างกันในแต่ละสังคม ความรักจึงเป็นศักยภาพในการผลักดันโครงสร้างสังคมเป็นหลัก และ
ช่วยในการควบคุมสังคมอีกด้วย บุคคลอีกคนหน่ึงท่ีมีส่วนในการศึกษาความรักคือ Ernest W. Burgress;
Harvey J. Locke; and Mary Margaret Thomes (1945) บุคคลผู้นี้มีชื่อเสียงและศึกษาส่วนหนึ่ง
เรื่องเมือง โดยเฉพาะเมืองชิคาโกของสหรัฐอเมริกา เนื่องจากเบอร์เกสศึกษาเกทโต (Ghetto) หรือ



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

130

สลัมในชิคาโก เขาจึงเสนอว่าความรักและการแต่งงานในกลุ่มคนจนในชิคาโกขณะนั้น เป็นการสร้าง
ครอบครัวเพื่อรัก หรือเพื่อ “เชื่อมร้อย” (Conjugal) ให้อยู่ได้กับการตั้งถิ่นฐานและมีชีวิตอยู่ต่อไป  
และความรักยังถูกตอกยํ้าว่าเป็นส่วนร่วมในสังคม (salutary effects in our society) โดยเฉพาะใน
สังคมใหญ่ที่มีความเป็นปัจเจกบุคคล อิสระภาพ หรือการเติบโตของบุคลิกภาพ	
	 มานุษยวิทยามองความรักเป็นสิ่งที่สังคมและวัฒนธรรมสร้างขึ้น ถูกกำ�หนดขึ้นโดยบรรทัดฐาน
ทางสังคม ค่านิยม และสถาบันในสังคมนั้น ๆ ซึ่งท้าทายแนวคิดตะวันตกที่เห็นว่าความรักโรแมนติก
เป็นอารมณ์ความรู้สึกท่ีเกิดข้ึนเองตามธรรมชาติ เป็นพ้ืนฐานของการแต่งงานและครอบครัว การศึกษา
ทางมานุษยวิทยาแสดงให้เห็นว่าความรักไม่ใช่เป็นเรื่องสากลที่ตายตัว ความรักและพฤติกรรมที่เกี่ยวข้อง
น้ันแตกต่างกันอย่างมากในแต่ละวัฒนธรรม ถูกตีความและปฏิบัติแตกต่างกันตามบริบททางวัฒนธรรม 
สิ่งที่ถือว่าเป็นการแสดงความรักในสังคมหนึ่งอาจถูกมองว่าไม่เหมาะสมหรือไม่มีนัยสำ�คัญในอีก
สังคมหนึ่ง ตัวอย่างเช่น ในบางวัฒนธรรมการแต่งงานแบบคลุมถุงชน (arranged marriages) ถือเป็น
บรรทัดฐาน และความรักมักเกิดข้ึนหลังจากการแต่งงาน ไม่ใช่ก่อนการแต่งงาน2 ในทางตรงข้ามวัฒนธรรม
ตะวันตกหลายแห่งให้ความสำ�คัญกับความรักในฐานะรากฐานสำ�คัญของความสัมพันธ์ และการแต่งงาน
มักขึ้นกับการเลือกของแต่ละบุคคล มุมมองทางมานุษยวิทยายังเห็นว่าความรักไม่ได้เป็นเพียงอารมณ์
ความรู้สึกส่วนบุคคล แต่มีบทบาททางสังคมที่สำ�คัญ ความรักและความสัมพันธ์เป็นโครงสร้างในการ
รักษาระเบียบทางสังคม ในหลายสังคมการแต่งงานเป็นหนทางหนึ่งในการเสริมสร้างพันธมิตรทางการ
เมือง ถ่ายโอนความม่ังค่ัง หรือสร้างหลักประกันสถานะทางสังคม แนวคิดเร่ืองความรักในบริบทเหล่าน้ี
อาจไม่เกี่ยวกับความพึงพอใจทางอารมณ์มากนัก แต่เกี่ยวกับหน้าที่ ความเคารพ และความภักดีต่อ
ครอบครัวหรือชุมชนมากกว่า สถาบันการแต่งงาน คือโครงสร้างทางสังคมท่ีเช่ือมโยงและให้ความหมาย
ถึงความรักในลักษณะที่เป็นประโยชน์ต่อโครงสร้างทางสังคมโดยรวม
	 แนวคิดเร่ืองความรักโรแมนติก (romantic love) ท่ีผู้คนจำ�นวนมากยึดถือในปัจจุบันมีพัฒนาการ
ทางประวัติศาสตร์ที่ค่อนข้างใหม่ ตลอดประวัติศาสตร์ของมนุษย์ ความรักและการแต่งงานไม่ได้
เชื่อมโยงกันโดยเนื้อแท้ ในหนังสือ 500 ล้านปีของความรักได้อธิบายประวัติศาสตร์ความรักของมนุษย์
ไว้อย่างเป็นระบบ โดยความรัก ความผูกพัน และความเชื่อของมนุษย์ ถือเป็นแรงผลักดันสำ�คัญที่ทำ�ให้
มนุษย์ สามารถเปลี่ยนแปลงตนเองและสร้างสรรค์อารยธรรมต่าง ๆ  ให้เกิดขึ้นบนโลกใบนี้  ชัชพล
เกียรติขจราดา (2563) ทั้งนี้นักมานุษยวิทยาแสดงให้เห็นว่าแนวคิดเรื่องความรักได้วิวัฒนาการขึ้นเพื่อ
ตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงของระบบเศรษฐกิจ บทบาททางเพศ และอุดมการณ์ทางสังคม ตัวอย่าง
เช่นจริยธรรมความรักโรแมนติกได้รับความนิยมมากขึ้นพร้อมกับการผงาดขึ้นของระบบทุนนิยมและ
ปัจเจกนิยมของปิ่นแก้ว เหลืองอร่ามศรี (2554) สำ�หรับทางชีววิทยาและจิตวิทยาแล้วเห็นว่าความรัก
ไม่ใช่แค่เป็นเพียงความรู้สึก แต่เป็นการผสมผสานที่ซับซ้อนระหว่างกระบวนการซึ่งจำ�เป็นต่อการ
ดำ�รงชีวิต โดยมุมมองทางชีววิทยา ความรักคือแรงผลักดันอันทรงพลังที่ควบคุมโดยสารเคมีในระบบ
ประสาทของมนุษย์ (Neurochemistry) เป็นระบบที่ออกแบบมาเพื่อส่งเสริมการสร้างคู่ครอง

________________________________

2Kausar S., Tassadaq F., Shahbaz T., Aslam S., Zafar N. (2024). Trust, romantic love and marital satisfaction 
in love and arranged marriage couples. Applied Psychology Review, 3(2), 122–138. https://doi.org/10.32350/
apr.32.07



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

131

และการสืบพันธุ์ ความรักกระตุ้นระบบให้รางวัลของสมอง เช่นเดียวกับการตอบสนองต่ออาหารหรือ
สารเสพติด ระบบจะปล่อยสารสื่อประสาทและฮอร์โมนสำ�คัญ เช่น โดปามีน Dopamine ซึ่งเป็นสารสื่อ
ประสาทที่ให้ความรู้สึกดีที่สร้างความรู้สึกพึงพอใจ แรงจูงใจ และรางวัล เป็นสารที่ทำ�ให้เกิดความรู้สึก
เคลิบเคลิ้ม ซึ่งสัมพันธ์กับ “การตกหลุมรัก” (Falling in love)  ขณะที่ออกซิโทซิน (Oxytocin) หรือ
ที่รู้จักกันในชื่อ “ฮอร์โมนแห่งการกอด” (Cuddle hormone)3  ถูกปล่อยออกมาผ่านการสัมผัสทางกาย
ความใกล้ชิดและความผูกพัน ฮอร์โมนนี้มีบทบาทสำ�คัญในความรู้สึกไว้วางใจ ความผูกพัน และความ
พึงพอใจ เฉพาะอย่างยิ่งในความสัมพันธ์ระยะยาว รวมทั้งวาโซเพรสซิน (Vasopressin) ที่มีความ
เชื่อมโยงเป็นพิเศษกับความรู้สึกผูกพันและพฤติกรรมปกป้องคู่ครอง หรือเซโรโทนิน (Serotonin) 
สารสื่อประสาทที่มักจะลดลงในช่วงแรกของความรักที่หมกมุ่นของคู่รักใหม่ นอกจากนี้ความรักยัง
มีหน้าที่ในการปรับตัวเชิงวิวัฒนาการ ช่วยให้มนุษย์สร้างสายสัมพันธ์ที่ยั่งยืนแบบคู่สมรสเดียว ซึ่งสำ�คัญ
ต่อการช่วยยึดเหนี่ยวคู่รักไว้ด้วยกัน เพื่อเพิ่มโอกาสที่ลูก ๆ ของพวกเขาจะเติบโต 
	 ขณะท่ีทางจิตวิทยาทำ�ความเข้าใจรูปแบบและข้ันตอนต่าง ๆ ของความรักโดยก้าวข้ามเร่ืองชีวภาพ 
เช่น ทฤษฎีความรักสามเส้า (triangular theory of love) ของโรเบิร์ต สเติร์นเบิร์ก (Robert Sternberg) 
อธิบายว่าความรักประกอบด้วยองค์ประกอบ ได้แก่ ความหลงใหล (passion) ซึ่งเป็นแรงกระตุ้นทาง
ร่างกายและแรงจูงใจที่นำ�ไปสู่แรงดึงดูดทางเพศและความโรแมนติก ความรู้สึกใกล้ชิดและความผูกพัน 
(intimacy) และความมุ่งม่ันในการตัดสินใจท่ีจะรักใครสักคนและรักษาความสัมพันธ์น้ันไว้ในระยะยาว
(commitment)  การผสมผสานองค์ประกอบทั้งสามนี้เข้าด้วยกันในรูปแบบต่าง ๆ ก่อให้เกิดความรัก
หลากหลายรูปแบบ ต้ังแต่ “ความหลงใหล” (infatuation) ไปกระท่ัง “ความรักท่ีสมบูรณ์” (consummate
love) นอกจากนี้ทฤษฎีทางจิตวิทยา เช่น ทฤษฎีความผูกพัน (Attachment theory)  ซึ่งพัฒนา
ขึ้นเพื่ออธิบายความผูกพันระหว่างทารกและผู้ดูแลที่ขยายไปสู่ความสัมพันธ์โรแมนติกในวัยผู้ใหญ่ 
ทฤษฎีนี้ชี้ให้เห็นว่าประสบการณ์ช่วงแรก ๆ ของทารกกับผู้ดูแลเป็นตัวกำ�หนดรูปแบบความผูกพัน  
(Attachment style) เช่น ความวิตกกังวล ซึ่งส่งผลต่อวิธีการแสวงหาและรักษาความใกล้ชิดในความ
สัมพันธ์ของวัยผู้ใหญ่ โดยนักจิตวิทยาได้แบ่งความรักออกเป็นระยะต่าง ๆ เช่น ความรักที่เร่าร้อน 
(Passionate love) ซึ่งเป็นระยะแรกเริ่ม มีลักษณะรุนแรง และหมกมุ่น และความรักแบบเพื่อน 
(Companionate love) เป็นความรักที่ลึกซึ้ง มั่นคง และอ่อนโยน ค่อย ๆ พัฒนาขึ้นตามกาลเวลา4 
	 ฉะน้ันแล้วกล่าวได้ว่าความรักคือเร่ืองของความสัมพันธ์ท่ีเก่ียวโยงกับหลายมิติ โครงสร้างสังคม 
สถานะภาพ เศรษฐกิจ  วัฒนธรรม สิ่งที่สนใจศึกษาและจะนำ�เสนอต่อไปคือการนำ�เสนอเรื่องความรัก 
ว่าเกี่ยวข้องกับมิติข้างต้นอย่างไร และทำ�ไมความรักต้องอยู่ภายใต้การควบคุมหากพิจารณาว่ามันเป็น
เพียงแค่อารมณ์

________________________________

3Amy Novotney, “What happens in your brain when you’re in love?,” American Psychological Association, 
February 10, 2023, https://www.apa.org/topics/marriage-relationships/brain-on-love#:~:text=Even%20among%20
couples%20who%20have,early%2Dstage%20romantic%20love%20studies.
4Sternberg, R. J. (1986). A triangular theory of love. Psychological Review, 93(2), 119–135. https:// https://doi.
org/10.1037/0033-295X.93.2.119.



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

132

วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 1.	 เพื่อศึกษาสำ�รวจสถานะและความรับรู้เรื่องความรักในต่างวัฒนธรรม 
	 2.	 เพื่อศึกษาการประกอบสร้างทางสังคมที่เกี่ยวกับความรัก

วิธีดำ�เนินการวิจัย
	 การศึกษาวิจัยใช้การวิจัยจากการทบทวนเอกสาร ภายใต้การวิจัยโดยการตีความเพื่อที่จะ
มุ่งทำ�ความเข้าใจปรากฎการณ์ของความรักจากมุมมองทางวัฒนธรรมที่ต่างกัน
	 รวบรวมและเรียบเรียงข้อมูลจากเอกสารท่ีเก่ียวข้องกับเร่ืองของความรัก ท้ังท่ีปรากฏ งานเขียน
วรรณกรรม หรือ งานวิจัยท้ังของต่างประเทศและของไทย ผ่านการวิเคราะห์เน้ือหาใช้เกณฑ์ทางจริยธรรม
โดยได้ผ่านการรับรองการทำ�วิจัยตามจริยธรรมหมายเลข SWUEC672385

งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
	 บทความแรกเรื่อง “ความรักโรแมนติกในคู่รักต่างวัฒนธรรม: ความท้าทายและการรับมือ” 
เขียนโดย Claude-Helene Mayer (2023) สำ�รวจแนวความคิดความรักโรแมนติกในคู่รักต่างวัฒนธรรม
และศึกษาลักษณะที่ช่วยให้คู่รักต่างวัฒนธรรมประสบความสำ�เร็จในความสัมพันธ์ บทความดังกล่าว
ใช้ในการออกแบบการวิจัยเชิงคุณภาพและให้ข้อมูลเชิงลึกเก่ียวกับมุมมองของคู่รักเกี่ยวกับความ
สัมพันธ์ข้ามวัฒนธรรม บทความนี้เน้นถึงความท้าทายที่คู่รักต่างวัฒนธรรมเผชิญ และอธิบายกลไก
การรับมือและวิธีการรับมือกับความท้าทายท่ีไม่ธรรมดาที่เกิดจากปัญหาทางวัฒนธรรมและวัฒนธรรม
ต่าง ๆ
	 Adriana Garcia-Andrade (2018) ได้รีวิวงานของ Swen Seebach นักสังคมวิทยาความรัก 
ว่าเรื่องความรักในช่วงปีที่ผ่านมาได้เบ่งบานอย่างมาก ว่าเป็นเรื่องของความยึดโยงทางสังคม ส่วนแรก
เขาพูดถึง ความคิดว่าด้วยความรัก (an Idea of Love) จึงมีการศึกษาเชิงประจักษ์เกี่ยวกับความรัก
ออกมามากท่ีรวมถึงการศึกษาจากการสัมภาษณ์ผู้คนในประเทศยุโรปท่ีต่างกันในเร่ืองการอบรมเล้ียงดู
หรือด้านอ่ืนๆ งานเขาได้เสนอไอเดียเร่ืองความรักว่า ประเด็นแรกมันคือปรากฎการณ์ทางสังคม (social
phenomenon) George Simmel and Niklas Luhmann ถูกนำ�มาเล่าโดย Sternbersg ว่าความรัก
ประกอบด้วย 3 ส่วน คือส่วนแรกคือความผูกพัน ความหลงใหล  ท่ีสอดคล้องกับ Simmel ท่ีว่าความรัก
คือความเชื่อมต่อกันให้สังคมอยู่ต่อ ส่วนที่สอง ความรักเป็นสิ่งเฉพาะมิใช่ปรากฎการณ์ส่วนบุคคลเป็น
ส่วนของโครงสร้างสังคม  Seebach เสนอตำ�นานแห่งรัก (a Myth of Love) ว่าจริงๆ มันเกี่ยวกับการ
แบ่งปันการบริโภคนิยม ที่กลายเป็นศูนย์กลางของความสัมพันธ์ว่าด้วยความรัก  ส่วนที่สามเขาวิพากย์
เรื่อง ประสบการณ์ของความรัก (an Experience of Love) โดยสิ่งสำ�คัญที่สุดคือโครงสร้างนิยม 
พิธีกรรมจะมีอยู่ได้ต้องมีปูมหลังจากตำ�นานเรื่องเล่า (myth) ที่สนับสนุน หากสิ่งแรกสูญสิ้น พิธีกรรม
ย่อมหมดไป  ตำ�นานแห่งรักจึงเหมือนการแสดงออกทางสังคม (social representation) หรือสัญญะ
ของรัก (semantic) สุดท้ายเขาได้สรุปงานของ Seebahว่า สิ่งสำ�คัญคือ ความรักเป็นวาทกรรม (love 
as a discourse) ความรักเป็นการแสดงออกทางวัฒนธรรมและสัญญะ  (cultural representation 
and semantics)



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

133

	 ความรักมักถูกนำ�เสนอแบบซ้ํารอยในส่ืออ่ืน ๆ เช่น การศึกษาความรักในภาพยนตร์ (หฤทัยรัตน์ 
ศรีจันทร์ขำ�. 2558) ที่เลือกนำ�เสนอการวิเคราะห์ตัวบท (textual analysis) จากภาพยนตร์ผีไทย 
ในการศึกษาเรื่อง รักโรแมนติกในภาพยนตร์ผีไทย ที่ศึกษาความรักในรูปแบบโรแมนติของผีและมนุษย์ 
รวมถึงการประกอบสร้างความจริงทางสังคม รวมถึงความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจระหว่างผีกับมนุษย์ท่ีปรากฎ
ในภาพยนตร์ผี การวิเคราะห์ตามแนวคิดเรื ่องความรัก (love theory) และแนวคิดสัญวิทยา
และการสร้างความหมาย (Semiology and Signification) รวมแนวคิดการประกอบสร้างความจริง
ทางสังคม (Social construction of reality) แต่ตอนจบของการวิจัยกล่าวถึงโครงสร้างสังคมที่ชาย
เป็นใหญ่ ความรักมิใช่สิ่งสุดท้ายที่เกี่ยวกันได้แต่ต้องเป็น การแลกเปลี่ยนที่คุ้มค่า โดยมีโครงสร้างสังคม
เป็นส่ิงท่ีผลักทุกคนให้อยู่ในกรอบ  มีนักปรัชญาหลายคนท่ีพูดถึงความรัก จากการทบทวนของ กิตติพล 
สรัคคานนท์ (2562) ในหนังสือเรื่อง ในความรัก เราต่างเป็นนักทฤษฎี (In Theories) ไว้น่าสนใจหลาย
ประเด็น ดังการนำ�เสนอของ ฟริดริช เองเกิลส์ Friedrich Engels (1884) ในหนังสือเร่ือง The Origin of
the Family, Private Property and the State ที่วิพากษ์การสมรสของชนชั้นกระฎุมพีว่า วางอยู่บน
ประโยชน์มากกว่าความรู้สึก และเห็นว่าชนชั้นแรงงานที่ไม่มีทรัพย์สินให้ได้มา หรือรักษาเท่านั้นที่จะ
มีความรักจริง ฉะนั้นการเกิดทุนนิยมกับความรักในศตวรรษที่ 19 ล้วนสัมพันธ์กัน เพราะความรักใน
ศตวรรษท่ีเหนือปัจจัยด้านเศรษฐกิจ 20 ปีแรกของศตวรรษท่ี 21 ความรักโรแมนติก (Romantic Love)
กับระบบทุนนิยมจึงเหมือนส่ิงตรงกันข้ามเพราะความสัมพันธ์ภายใต้ระบบทุนนิยมมีผลประโยชน์ส่วนตัว
รากฐานท่ีทำ�ให้เราสามารถเปล่ียนคู่เจรจาทางการค้าได้ตลอดเวลา ขณะท่ีความรักแบบโรแมนติกเหมือน
พันธสัญญาระหว่างคน คนที่จะมีผลผูกพันกันไปจนกว่าความตายจะมาพราก วิสุทธิ์ เวชวราภรณ์ 
(2567) ได้นำ�เสนอเรื่อง มันยากที่จะ “รัก” : พินิจ “รัก” และ “การครองคู่” ในบริบททางสังคมและ
วัฒนธรรม   โดยมานุษยวิทยากับการศึกษาความรักในมิติสังคมวัฒนธรรมนั้น การครองคู่มิได้เกิดจาก
ความรัก แต่นับแต่ช่วงทศวรรษ 1990 เป็นต้นมาความรักถูกพิจารณาในมุมมองใหม่แต่อยู่ภายใต้
กระแสโลกทั้ง กระบวนการโลกาภิวัฒน์ ปัจเจกบุคคลนิยม ทุนนิยมและบริโภคนิยม รวมไปถึงการ
อพยพข้ามชาติอีกด้วย และความรักโรแมนติกได้ถูกเผยแพร่ออกมาจากโลกตะวันตกและว่าความรัก
ชนะทุกอย่าง
	 งานอีกชิ้นที่สามารถแจกแจงเรื่องความรักในบางบริบทคือ การเขียนโดยสรวิศ ชัยนาม (2562) 
แปลโดยสุชานาฎ จารุไพบูลย์ เรื่องทำ�ไมต้องตกหลุมรัก: Alain Badiou ความรักและ The Lobster 
ว่าความรักคือสิ่งที่เป็นการพบกันโดยบังเอิญ (encounter)  และการสร้าง (construction) ความรัก 
เป็นเหตุการณ์ และโปรเจ็คเกี่ยวกับการดำ�รงอยู่ existential project  ไปพร้อม ๆ กัน Badiou อ้างว่า 
ความรักอาจเริ่มต้นจากการบังเอิญ หรือการตกหลุมรักนั่นเอง ดังกรณีของรักแรกพบที่พบเห็นทั่วไป 
เป็นเหตุการณ์ท่ีไม่สามารถคาดเดาได้ว่าจะเกิดอะไรขึ้นตามมาแต่สามารถสร้างความเปลี่ยนแปลงครั้ง
สำ�คัญ และจะก่อให้เกิดผลตามมา ฉะนั้น ผลที่จะตามการสร้าง ความรัก จึงเป็นสิ่งที่น่าสนใจ เพราะ
การสร้างความรักจากการบังเอิญ หมายถึงการที่คนสองคนซึ่งแตกต่างกันและไม่เกี่ยวข้อง two one 
มาบังเอิญเจอกัน เหมือนโชคชะตากำ�หนด แต่ก็มิได้หมายความว่าการพบกันบังเอิญจะทำ�ให้เรา
ตกหลุมรักใครได้ ประเด็นถัดมาคือการสร้าง การกระทบไหล่กัน ทักทายกันเสมอ ไม่สามารถสร้าง
ความรักได้ แต่ต้องเป็นการสร้างความรักคล้ายกับการสร้างบางสิ่งจากความว่างเปล่า 



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

134

กรอบแนวคิดการวิจัย
	 ทฤษฎีโครงสร้างนิยมทางสังคม (Social Constructionism) 
	 ทฤษฎีโครงสร้างนิยมทางสังคมเป็นทฤษฎีท่ีเสนอว่าส่ิงต่าง ๆ มากมายท่ีเรามองว่าเป็น “ความจริง 
(Reality) นั้นไม่ใช่วัตถุวิสัย แต่ถูกสร้างขึ้นและมีความหมายผ่านปฏิสัมพันธ์ทางสังคมและสมมติฐาน
ร่วมกัน ทฤษฎีนี้โต้แย้งว่าแนวคิดต่าง ๆ  เช่น เพศสภาพ เชื้อชาติ ชนชั้น และแม้แต่อารมณ์ความรู้สึกนั้น
ไม่ได้มีมาแต่กำ�เนิดหรือเป็นธรรมชาติ แต่มีความลื่นไหลและถูกกำ�หนดโดยบริบททางประวัติศาสตร์ 
วัฒนธรรม และสังคม ทฤษฎีนี้ตรงกันข้ามกับทฤษฎีโครงสร้างนิยม (Essentialism) ซึ่งเชื่อว่าหมวดหมู่
และลักษณะนิสัยต่าง ๆ มี “แก่นแท้” ที่แน่นอนและโดยธรรมชาติ ตัวอย่างเช่น ผู้ที่ยึดถือวัตถุวิสัยนิยม
จะโต้แย้งว่าบทบาททางเพศสภาพถูกกำ�หนดโดยความแตกต่างทางชีววิทยา ในขณะที่ผู ้ที ่ยึดถือ
วัตถุวิสัยนิยมจะโต้แย้งว่าบทบาทเหล่านี้เป็นผลมาจากบรรทัดฐานและความคาดหวังทางสังคม
	 แนวคิดหลักของทฤษฎีโครงสร้างนิยมทางสังคม มองว่าความรู้ถูกสร้างขึ้นทางสังคม สิ่งที่เรา
ยอมรับว่าเป็น “ความจริง” หรือ “ความรู้” ไม่ใช่ภาพสะท้อนโดยตรงของความเป็นจริงเชิงวัตถุวิสัย 
แต่เป็นผลผลิตจากกระบวนการทางสังคมที่ดำ�เนินไปอย่างต่อเนื่อง ซึ่งผู้คนร่วมกันยอมรับความหมาย
และการตีความ ความรู้น้ีไม่ใช่ส่ิงท่ีคงท่ี แต่จะเปล่ียนแปลงไปตามกาลเวลาและในวัฒนธรรมท่ีแตกต่างกัน 
โดยมีภาษาเป็นเคร่ืองมือหลักในการสร้างสังคม เราสร้างและธำ�รงรักษาความเป็นจริงทางสังคมของเรา
ผ่านการใช้ภาษาและวาทกรรมร่วมกัน ภาษาไม่ได้เป็นเพียงวิธีการอธิบายโลกเท่านั้น แต่ยังหล่อหลอม
ความเข้าใจของเราที่มีต่อโลกด้วย แนวคิดที่สังคมสร้างขึ้นนั้นไม่ได้เป็นสากล มีรากฐานมาจากช่วงเวลา
ทางประวัติศาสตร์และบริบททางวัฒนธรรมท่ีเฉพาะเจาะจง ความหมายของแนวคิดเฉพาะในสังคมหน่ึง
อาจแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิงในอีกสังคมหนึ่ง ซึ่งเน้นยํ้าว่า “ความเป็นจริง” นั้นไม่เหมือนกันในทุกที่ 
ด้วยการท้าทายแนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่เป็นรูปธรรมและไม่เปลี่ยนแปลง แนวคิดการสร้างสังคม
จึงเป็นกรอบสำ�หรับการตรวจสอบเชิงวิพากษ์วิจารณ์ว่าบรรทัดฐานทางสังคมและโครงสร้างอำ�นาจถูก
สร้างข้ึนและธำ�รงรักษาไว้อย่างไร แนวคิดน้ีช่วยให้เราเข้าใจว่าหมวดหมู่ต่าง ๆ ท่ีเราใช้ในการจัดระเบียบ
โลกของเรานั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น ไม่ใช่ข้อเท็จจริงตามธรรมชาติ

	 ทฤษฎีเครือญาติ (Kinship Theory) 
	 ทฤษฎีเครือญาติใช้อธิบายความสัมพันธ์ทางสังคมที่เกิดขึ้นระหว่างบุคคลและกลุ่มต่าง ๆ โดย
อิงจากการสืบเชื้อสายและการแต่งงาน ทฤษฎีนี้ไม่ใช่ทฤษฎีเดียว แต่เป็นการรวบรวมกรอบแนวคิด
ทางทฤษฎีที่พยายามอธิบายว่าสังคมต่าง ๆ จัดระเบียบตนเองอย่างไรผ่านความสัมพันธ์ทางเครือญาติ 
และความสัมพันธ์เหล่านี้มีอิทธิพลต่อทุกสิ่งอย่างไร ตั้งแต่บทบาททางสังคมและการสืบทอด ไปจนถึง
พันธมิตรทางการเมือง การศึกษาเร่ืองเครือญาติได้พัฒนาไปตามกาลเวลา โดยมีทฤษฎีสำ�คัญหลายทฤษฎี
ท่ีให้มุมมองท่ีแตกต่างกัน เช่น ทฤษฎีการสืบเช้ือสาย (Descent Theory) ของนักมานุษยวิทยายุคแรก ๆ  
เช่น เอ.อาร์. แรดคลิฟฟ์-บราวน์ (A.R. Radcliffe-Brown) มองว่าความสัมพันธ์ทางเครือญาติเป็นเรื่อง
ของสายเลือดและกลุ่มเชื้อสายเป็นหลัก โดยมุ่งเน้นไปที่วิธีที่สังคมสืบเชื้อสาย ไม่ว่าจะผ่านสายเลือด
ของบิดา (Patrilineal) สายเลือดของมารดา (Matrilineal) หรือทั้งสองอย่าง ทฤษฎีนี้เน้นยํ้าบทบาท
ของการสืบเชื้อสายในการกำ�หนดความเป็นสมาชิก สิทธิ และภาระผูกพันของกลุ่ม ทฤษฎีพันธมิตร 
(Alliance theory) ที่พัฒนาโดยโคลด เลวี-สตราวส์ (Claude Lévi-Strauss) เปลี่ยนจุดเน้นจากการ
สืบเชื้อสายไปสู่การแต่งงานและพันธมิตรที่สร้างขึ้นระหว่างกลุ่มสังคมต่าง ๆ เลวี-สตราวส์ โต้แย้งว่า



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

135

ข้อห้ามเรื่องการร่วมประเวณีระหว่างญาติพี่น้องบังคับให้กลุ่มต่าง ๆ แลกเปลี่ยนคู่ครอง ส่งผลให้เกิด
พันธะและพันธมิตรทางสังคมที่สำ�คัญยิ่งต่อการอยู่รอดและความสามัคคีของสังคม รวมถึงแนวคิด
เชิงโครงสร้างทางสังคม (social constructionism) ซ่ึงได้รับอิทธิพลจากผลงานของเดวิด เอ็ม. ชไนเดอร์ 
(David M. Schneider) ได้ท้าทายแนวคิดที่ว่าความเป็นเครือญาติมีพื้นฐานอยู่บนข้อเท็จจริงทาง
ชีววิทยาสากล มุมมองนี้โต้แย้งว่าความเป็นเครือญาติเป็นสิ่งที่สร้างขึ้นทางวัฒนธรรม หมายความว่า
สังคมต่าง ๆ กำ�หนดและให้ความหมายกับความสัมพันธ์ในรูปแบบเฉพาะตัว ทฤษฎีนี้เน้นยํ้าว่า 
“สายเลือด” หรือ “การแต่งงาน” ไม่ใช่ข้อเท็จจริงเชิงวัตถุวิสัย แต่เป็นสัญลักษณ์ที่ใช้สร้างความ
เป็นจริงทางสังคม สิ่งนี้ช่วยอธิบายว่าทำ�ไมความสัมพันธ์ เช่น การเลี้ยงดูบุตรบุญธรรมหรือการรับเลี้ยง
บุตรบุญธรรมจึงถูกมองว่าเป็น “เครือญาติ” (Kin) ในหลายวัฒนธรรม แม้ว่าจะไม่มีพื้นฐานทาง
ชีววิทยาหรือการสมรสก็ตาม ตลอดจนทฤษฎีเครือญาติเชิงวิวัฒนาการ (Evolutionary kinship) ได้นำ�
แนวคิดต่าง ๆ เช่นการคัดเลือกญาติ (Kin selection) มาประยุกต์ใช้อธิบายพฤติกรรมทางสังคม 
ทฤษฎีน้ีชี้ให้เห็นว่าพฤติกรรมท่ีเอื้อประโยชน์ต่อญาติเป็นกลยุทธ์เชิงวิวัฒนาการที่ช่วยให้ยีนที่แบ่งปัน
กันอยู่รอด ตัวอย่างเช่น ผู้คนมีแนวโน้มที่จะช่วยเหลือญาติใกล้ชิดมากกว่าญาติที่อยู่ห่างไกล เนื่องจาก
พวกเขามียีนร่วมกันในสัดส่วนที่สูงกว่า ทำ�ให้การศึกษาเครือญาติสมัยใหม่มักผสมผสานทฤษฎีเหล่านี้
เข้าด้วยกันเพื่อให้เข้าใจโครงสร้างครอบครัวที่ซับซ้อนได้อย่างลึกซึ้งยิ่งขึ้น รวมถึงโครงสร้างที่เกิดจาก
การรับเลี้ยงบุตรบุญธรรม เทคโนโลยีการเจริญพันธุ์แบบช่วยเหลือ และความสัมพันธ์เพศเดียวกัน 
เครือญาติยังคงเป็นเรื่องสำ�คัญในการทำ�ความเข้าใจว่าผู้คนนิยามความสัมพันธ์และสร้างเครือข่ายทาง
สังคมอย่างไรในโลกยุคโลกาภิวัตน์

	 วัฒนธรรมสัมพัทธ์ (Cultural Relativism) 
	 คือ หลักการที่ว่าความเชื่อ ค่านิยม และแนวปฏิบัติของบุคคลควรได้รับการเข้าใจและประเมิน
ภายในบริบทของวัฒนธรรมของตนเอง แทนที่จะตัดสินโดยเปรียบเทียบกับมาตรฐานของผู้อื่น ตรงกัน
ข้ามกับแนวคิดชาติพันธ์ุนิยม (Ethnocentrism) ซ่ึงมักมองว่าวัฒนธรรมของตนเองเป็น “มาตรฐานปกติ” 
หรือมาตรฐานที่เหนือกว่า วัฒนธรรมสัมพัทธ์มีพื้นฐานอยู่บนแนวคิดที่ชี้ให้เห็นว่าไม่มีมาตรฐานทาง
ศีลธรรม กฎหมาย หรือความรู้ที่เป็นสากลหรือสัมบูรณ์ ซึ่งใช้ได้กับทุกคนในทุกวัฒนธรรม สิ่งที่ถูก
หรือผิดนั้นถูกกำ�หนดโดยบริบททางวัฒนธรรมนั้น ๆ โดยการทำ�ความเข้าใจแนวปฏิบัติทางวัฒนธรรม 
ต้องเข้าใจกรอบทางวัฒนธรรมที่ก่อให้เกิดแนวปฏิบัตินั้นเสียก่อน ตัวอย่างเช่น ในการทำ�ความเข้าใจว่า
เหตุใดวัฒนธรรมหน่ึงจึงนิยมการแต่งงานแบบคลุมถุงชน จำ�เป็นต้องพิจารณาโครงสร้างทางสังคม ค่านิยม
ของครอบครัว และระบบเศรษฐกิจ แทนที่จะตัดสินจากวัฒนธรรมที่ให้ความสำ�คัญกับการเลือกของ
ปัจเจกบุคคลในเรื่องความรัก สิ่งสำ�คัญคือต้องแยกความแตกต่างระหว่างความสัมพันธ์เชิงวัฒนธรรม
สองรูปแบบ รวมทั้งความสัมพันธ์เชิงศีลธรรมที่โต้แย้งว่าไม่มีหลักศีลธรรมใดที่ดีกว่าหลักปฏิบัติอื่น
อย่างเป็นกลาง ดังนั้นจึงเป็นไปไม่ได้ที่จะวิพากษ์วิจารณ์หรือประณามแนวปฏิบัติในวัฒนธรรมอื่น 
แม้ว่าแนวปฏิบัติเหล่านั้นจะดูเป็นอันตรายหรือไม่ยุติธรรมจากมุมมองของคนนอกก็ตาม ประเด็นนี้จึง
เป็นประเด็นถกเถียงที่สำ�คัญ วัฒนธรรมสัมพัทธ์เป็นแนวคิดสำ�คัญในการส่งเสริมการยอมรับและความ
เข้าใจในความหลากหลาย แต่ยังก่อให้เกิดคำ�ถามทางจริยธรรมเกี่ยวกับวิธีการจัดการกับแนวปฏิบัติ
ทางวัฒนธรรมที่อาจละเมิดสิทธิมนุษยชนสากล



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

136

ผลการวิจัย
	 ผลจากการทบทวนงานวิชาการว่าด้วยมานุษยวิทยาว่าด้วยความรักจะนำ�เสนอ เป็นกรณีกลุ่มชน
ที่ต่างวัฒนธรรม และพรรณนาความตามชาติพันธุ์วิทยา

	 1. 	กรณีศึกษาทางชาติพันธุ์วิทยา
		  1.1		 การแต่งงานแบบคลุมถุงชนในอินเดีย (Indian Arranged Marriages)
	 	 	 	 ในการแต่งงานแบบคลุมถุงชนของอินเดีย ความรักไม่ใช่ส่ิงจำ�เป็นสำ�หรับการอยู่ร่วมกัน 
แต่มักถูกมองว่าเป็นหน้าที่ต่อครอบครัว ความรักระหว่างคู่สมรสมักพัฒนาหลังจากการแต่งงานเกิดขึ้น
โดยหล่อเลี้ยงด้วยประสบการณ์ชีวิตร่วมกันและความรับผิดชอบร่วมกัน แนวคิดนี้มีรากฐานมาจาก
แนวคิดที่ว่าการแต่งงานคือความสัมพันธ์ทางสังคมและเศรษฐกิจระหว่างสองครอบครัว ไม่ใช่แค่ความ
ผูกพันทางความรักระหว่างบุคคลสองคน ความรักในการแต่งงานแบบคลุมถุงชนมักจะค่อย ๆ พัฒนา
ผ่านกระบวนการที่เน้นความมั่นคงและความเป็นเพื่อนมากกว่าความรักแรกเริ่ม คู่รักเรียนรู้ที่จะเคารพ
และเห็นคุณค่าซึ่งกันและกันในขณะที่ดำ�เนินชีวิตประจำ�วันร่วมกัน ความรักเติบโตจากการสนับสนุน
ซ่ึงกันและกันและการทำ�งานเป็นทีมท่ีจำ�เป็นในการสร้างครอบครัว เล้ียงดูบุตร และจัดการภาระหน้าท่ี
ในครอบครัว โดยมีความคาดหวังที่ต่างจากความรักโรแมนติกที่มักเริ่มต้นด้วยอารมณ์ที่รุนแรงและ
ความคาดหวังท่ีสูง การแต่งงานแบบคลุมถุงชนเร่ิมต้นด้วยรากฐานท่ีเน้นการปฏิบัติมากกว่า ซ่ึงอาจนำ�ไปสู่
ประสบการณ์เชิงบวกมากกว่า เน่ืองจากคู่รักมีแนวโน้มท่ีจะบรรลุหรือสูงกว่าความคาดหวังเล็ก ๆ  น้อย ๆ
เม่ือเวลาผ่านไป  การมีส่วนร่วมอย่างกว้างขวางของท้ังสองครอบครัวก่อให้เกิดระบบสนับสนุนท่ีแข็งแกร่ง 
การสนับสนุนร่วมกันนี้ช่วยให้คู่สมรสเอาชนะความท้าทายในช่วงแรกและเสริมสร้างความผูกพัน 
เนื่องจากพวกเขาไม่ได้โดดเดี่ยว แต่เป็นส่วนหนึ่งของชุมชนที่ใหญ่กว่าและให้การสนับสนุน การให้
ความสำ�คัญกับหน้าท่ีมากกว่าการเลือกส่วนบุคคลเป็นส่วนสำ�คัญของโครงสร้างทางสังคมแบบดั้งเดิม
ของอินเดีย ในชุมชนด้ังเดิมของอินเดียหลายแห่ง ครอบครัว เป็นหน่วยทางสังคมพ้ืนฐาน ไม่ใช่ตัวบุคคล 
ความสุขและความเป็นอยู่ที่ดีของบุคคลถูกมองว่าเป็นเรื่องรองเมื่อเทียบกับเกียรติยศ ความมั่นคง และ
ความต่อเนื่องของสายตระกูล การแต่งงานจึงเป็นการตัดสินใจเชิงกลยุทธ์ที่ทำ�หน้าที่สร้าง รักษา หรือ
เสริมสร้างความสัมพันธ์ทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองระหว่างครอบครัว ปัจจัยต่าง ๆ  เช่น วรรณะ 
ศาสนา สถานะทางสังคม และความม่ันคงทางการเงิน มีความสำ�คัญมากกว่าแรงดึงดูดส่วนบุคคล เพ่ือให้
ม่ันใจว่าพันธมิตรจะประสบความสำ�เร็จในระยะยาว การให้ความสำ�คัญกับหน้าท่ีของครอบครัว ช่วยให้
บุคคลหลีกเล่ียงการตัดสินใจท่ีอาจทำ�ลายความสามัคคีทางสังคมหรือสร้างความอับอายให้กับ
ครอบครัว “การแต่งงานตามความรัก” (Love marriage) อาจถูกมองว่าเป็นการกระทำ�ท่ีก่อกบฏ ทำ�ลาย
ชื่อเสียงของครอบครัว และเป็นอันตรายต่อระเบียบสังคมที่สร้างขึ้นอย่างระมัดระวัง5 

________________________________

5Gupta, G. R. (1976). Love, Arranged Marriage, and the Indian Social Structure. Journal of Comparative Family 
Studies, 7, 75-85. https://doi.org/10.3138/jcfs.7.1.75



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

137

		  1.2 	 รักต่างเพศแบบบังคับ (Compulsory Heterosexuality)
	 	 	 	 แนวคิดเรื่อง “รักต่างเพศแบบบังคับ” หรือ Comphet เป็นทฤษฎีที่ได้รับอิทธิพล
ทางสังคมและการเมืองที่หลากหลายในการบังคับใช้และถือว่ารักต่างเพศเป็นวิถีชีวิตพื้นฐาน ปกติ 
และแม้กระทั่งเป็นวิถีชีวิตที่ต้องมี แนวคิดนี้เผยแพร่โดย Adrienne Rich นักเขียนสตรีนิยมเลสเบี้ยน
ในบทความ “รักต่างเพศแบบบังคับและการดำ�รงอยู่ของเลสเบี้ยน” (Compulsory Heterosexuality 
and Lesbian Existence) ในปี 1980 โดยโต้แย้งว่ารักต่างเพศไม่ใช่ความชอบโดยธรรมชาติหรือ
โดยกำ�เนิดของผู้หญิงทุกคน แต่เป็นสถาบันที่สังคมสร้างขึ้นเพื่อเอื้อประโยชน์ให้กับผู้ชายและธำ�รงไว้
ซึ่งระเบียบสังคมแบบปิตาธิปไตย Rich ระบุว่าสังคมปิตาธิปไตยทำ�งานอย่างไรเพื่อกดขี่การดำ�รงอยู่
ของเลสเบี้ยนและกลุ่มคนรักต่างเพศ และบีบบังคับให้ผู้หญิงมีความสัมพันธ์กับเพศตรงข้าม ระบบนี้
อาศัยวิธีการบังคับใช้ท้ังแบบเปิดเผยและแบบแอบแฝง การขัดเกลาทางสังคมต้ังแต่วัยเด็ก สังคมตะวันตก
ได้ฝึกฝนผู้คนให้เชื่อว่ารักต่างเพศเป็นทางเลือกเดียวที่ถูกต้อง สิ่งนี้เกิดขึ้นผ่านสื่อ ความคาดหวังของ
ครอบครัว การศึกษา และบรรทัดฐานทางวัฒนธรรมที่ยกย่องความสัมพันธ์โรแมนติกระหว่างชายหญิง
โดยเฉพาะ นอกจากน้ีการพ่ึงพาทางเศรษฐกิจในอดีตและในบางบริบทในปัจจุบัน ทำ�ให้ผู้หญิงต้องพ่ึงพา
ผู้ชายทางเศรษฐกิจผ่านการแต่งงาน การเป็นหญิงโสด เป็นหม้าย หรือเป็นเลสเบี้ยน มักนำ�มาซึ่ง
ผลกระทบทางสังคมและการเงินที่สำ�คัญ แรงกดดันเชิงระบบนี้ทำ�ให้การแต่งงานกับผู้ชายเป็นหนทาง
แห่งความอยู่รอด นอกจากนี้การเป็นรักต่างเพศโดยถูกบังคับจะลบล้างการดำ�รงอยู่ของเลสเบี้ยนโดย
การทำ�ให้มองไม่เห็น หรือแสดงให้เห็นว่าเป็นความผิดปกติ ความเบี่ยงเบน หรือเป็นผลมาจาก
“การเกลยีดผูช้าย” (Male-hating)  การขาดการนำ�เสนอเชน่นีท้ำ�ใหผู้ห้ญงิยากทีจ่ะรบัรูแ้ละเขา้ใจความ
ปรารถนาเพศเดียวกันของตนเอง6 
	 อย่างไรก็ตามแม้ว่าคำ�น้ีจะมีต้นกำ�เนิดในช่วงทศวรรษ 1980 แต่แนวคิดเร่ืองการเป็นรักต่างเพศ
โดยถูกบังคับยังคงมีความสำ�คัญอย่างมากในวัฒนธรรมตะวันตกในปัจจุบัน เช่น   แรงกดดันทางสังคม
ในการหาคู่ครอง แต่งงาน และมีลูกเป็นตัวอย่างสำ�คัญ ผู้หญิงมักถูกถามคำ�ถามเช่น “เธอมีแฟนไหม” 
หรือ “เม่ือไหร่จะแต่งงาน” ต้ังแต่อายุยังน้อย โดยต้ังสมมติฐานว่าความสุขและความสำ�เร็จของพวกเธอ
ข้ึนอยู่กับความสัมพันธ์แบบชายหญิง หรือแม้แต่ความเช่ือภายในอาจนำ�ไปสู่ความสับสนภายในสำ�หรับ
ผู้หญิง ซึ่งอาจรู้สึกว่าพวกเธอ “ควร” จะดึงดูดผู้ชาย แม้ว่าพวกเธอจะไม่ได้เป็นเช่นนั้นก็ตาม พวกเธอ
อาจตีความความรู้สึกใกล้ชิดแบบเพื่อนหรือความชื่นชมผู้หญิงคนอื่นผิดไปว่าเป็น “ความหลงใหล” 
(Girl crush) แทนที่จะเป็นแรงดึงดูดทางความรักหรือทางเพศอย่างแท้จริง ตลอดจนการแสดงออก
ทางเพศของผู้หญิงซ่ึงเป็นแนวคิดท่ีเช่ือมโยงอย่างใกล้ชิดกับการแสดงออกทางเพศของผู้หญิง ซ่ึงผู้หญิง
ถูกสอนให้ดึงดูดผู้ชาย ซึ่งอาจส่งผลต่อทุกอย่าง ตั้งแต่การเลือกเสื้อผ้าและภาพลักษณ์ทางร่างกาย
ไปจนถึงพฤติกรรมทางสังคม ผู้หญิงที่ไม่ปฏิบัติตามบรรทัดฐานเหล่านี้อาจถูกมองกระทั่งเป็นเลสเบี้ยน
ในเชิงดูถูก

________________________________

6Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence (1980) Rich, Adrienne Cecile. Journal of Women’s History, 
Volume 15, Number 3, Autumn 2003, pp. 11-48 (Article) Published by The Johns Hopkins University Press DOI: 
10.1353/jowh.2003.0079



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

138

	 บรรทัดฐานทางวัฒนธรรมมีอิทธิพลอย่างมากต่อรูปแบบความรักที่ “ปกติ” (Normal) หรือ 
“พึงปรารถนา” (Desirable) แม้ว่าแง่มุมทางชีววิทยาและจิตวิทยาของความรักอาจเป็นสากล แต่วิธี
ที่เรานิยาม แสดงออก และให้ความสำ�คัญกับความรักนั้นมีรากฐานมาจากค่านิยมและโครงสร้าง
ทางสังคมของสังคม ซึ่งหมายความว่าสิ่งที่วัฒนธรรมหนึ่งมองว่าเป็นรูปแบบความรักในอุดมคต ิ
อีกวัฒนธรรมหนึ่งอาจมองว่าไร้เหตุผลหรือไม่เหมาะสม หากเปรียบเทียบวัฒนธรรมปัจเจกนิยม 
(Individualistic) กับวัฒนธรรมรวมหมู่ (Collectivistic) วัฒนธรรมพื้นฐานที่หล่อหลอมความรักคือ
วัฒนธรรมปัจเจกนิยมในประเทศตะวันตกหลายประเทศซึ่งให้ความสำ�คัญกับอิสรภาพส่วนบุคคล 
เสรีภาพในการเลือก และการแสดงออก อุดมคติของความรักคือสายสัมพันธ์ที่เร่าร้อนและโรแมนติก
บนพื้นฐานของการเลือกส่วนบุคคลและการเติมเต็มทางอารมณ์ ผู้คนถูกคาดหวังให้ “ตกหลุมรัก” 
และแต่งงานกันเพราะความรัก ความสัมพันธ์มักถูกมองว่าเป็นหุ้นส่วนระหว่างบุคคลสองคนท่ีเป็นอิสระ
และเปิดเผยความรู้สึกของตนอย่างเปิดเผย ตัวอย่างเช่นการแสดงความรักในที่สาธารณะ เช่น การจูบ
หรือการกอด เป็นเรื่องปกติและถือเป็นส่วนหนึ่งของความสัมพันธ์ที่เปี่ยมด้วยความรัก
	 ขณะที่วัฒนธรรมแบบรวมหมู่ เช่น ในสังคมเอเชีย แอฟริกา และละตินอเมริกาหลายแห่ง 
ให้ความสำ�คัญกับความสามัคคีในกลุ่ม พันธะทางสังคม และความเป็นอยู่ที่ดีของครอบครัวและชุมชน
ดังน้ันความรักมักถูกมองว่าเป็นหน้าท่ีต่อครอบครัวและเป็นหนทางสู่ความม่ันคงทางสังคม การแต่งงาน
ไม่ใช่แค่การรวมตัวกันระหว่างคนสองคน แต่เป็นพันธมิตรระหว่างสองครอบครัว ความรักคาดว่า
จะค่อย ๆ พัฒนาขึ้นหลังจากการแต่งงาน โดยได้รับการหล่อเลี้ยงด้วยชีวิตที่ร่วมกันและความเคารพ
ซึ่งกันและกัน ในหลายวัฒนธรรมเหล่านี้ คุณค่าของบุคคลขึ้นอยู่กับการที่พวกเขาปฏิบัติตามพันธกรณี
ที่มีต่อครอบครัว ดังนั้น การเลือกคู่ครองโดยพิจารณาจากภูมิหลังทางครอบครัว สถานะทางสังคม 
และความสามารถในการสร้างความเป็นอยู่ที่ดีของครอบครัว จึงถือเป็นความรักที่เป็นผู้ใหญ่และ
พึงปรารถนามากกว่าการเลือกโดยพิจารณาจากความปรารถนาเพียงอย่างเดียว
	 นอกจากนี้บรรทัดฐานและค่านิยมอื่น ๆ ยังกำ�หนดวิธีการแสดงออกถึงความรักอีกด้วย โดยใน
วัฒนธรรมที่มีบริบทสูง ความรักมักแสดงออกผ่านสัญญาณและการกระทำ�ที่อ่อนโยนและไม่ใช่คำ�พูด
ตัวอย่างเช่น บุคคลอาจแสดงความรักด้วยการทำ�งานบ้าน ดูแลครอบครัวของคู่ครอง หรือเตรียมอาหาร
มื้อพิเศษ ในทางตรงกันข้าม วัฒนธรรมที่มีบริบทตํ่ามักนิยมการสื่อสารด้วยวาจาอย่างชัดเจน โดย
มีวลีเช่น “ฉันรักเธอ” เป็นเครื่องหมายสำ�คัญของความรัก ในบางวัฒนธรรม การแต่งงานเป็นธุรกรรม
หรือข้อตกลงอย่างเป็นทางการ ความรักที่พัฒนาขึ้นภายใต้กรอบนี้ถือว่าเชื่อถือได้และยั่งยืนกว่าความ
รักโรแมนติกที่เลือนลาง ในวัฒนธรรมอื่น การเดทและการเกี้ยวพาราสีเป็นกระบวนการที่ยาวนานที่
ออกแบบมาเพื่อค้นหา “เนื้อคู่” และการไม่ทำ�เช่นนั้นมักถูกมองว่าเป็นความล้มเหลวส่วนบุคคล  โดย
บทบาททางเพศในวัฒนธรรมกำ�หนดว่าการกระทำ�ใดที่ถือว่าเป็น “ความรัก” ระหว่างผู้ชายกับผู้หญิง 
ในบางสังคม ความรักของผู้ชายแสดงออกผ่านความสามารถในการดูแลและปกป้อง ในขณะที่ความรัก
ของผู้หญิงแสดงออกผ่านบทบาทผู้ดูแลที่คอยดูแลเอาใจใส่ บทบาทเหล่านี้กำ�หนดความคาดหวังและ
ภาระทางอารมณ์ภายในความสัมพันธ์



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

139

		  1.3		 “มิตรภาพ” ในฐานะรูปแบบหน่ึงของความรักในสังคมแอฟริกันแถบซับซาฮาราบางแห่ง
	 	 	 	 ในสังคมแอฟริกันแถบซับซาฮารา (Sub-Saharan) หลายแห่ง มิตรภาพถือเป็น
รูปแบบหนึ่งของความรัก เพราะมีรากฐานมาจากการพึ่งพาอาศัยกันและการสนับสนุนในทางปฏิบัต ิ
ไม่ใช่แค่ความผูกพันทางอารมณ์เท่านั้น ความผูกพันอันแนบแน่นนอกเหนือจากความรักใคร่ถูกกำ�หนด
และให้คุณค่าผ่านกรอบความคิดแบบรวมหมู่และชุมชนมากกว่าแบบปัจเจกบุคคล มุมมองนี้เน้นยํ้าว่า
อัตลักษณ์ของบุคคลเช่ือมโยงอย่างแยกไม่ออกกับความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ทำ�ให้มิตรภาพเป็นรูปแบบหน่ึง
ของความรักที่หยั่งรากลึกลงในการพึ่งพาอาศัยกันและพันธะผูกพันซึ่งกันและกัน
	 	 	 	 แนวคิดของอูบุนตู (Ubuntu) เป็นหัวใจสำ�คัญของความเข้าใจในเรื่องนี้ “ฉันเป็น 
เพราะเราเป็น” เป็นปรัชญาพื้นฐานจากสมมติฐานว่าความเป็นมนุษย์ของบุคคลได้รับการยืนยันผ่าน
ความสัมพันธ์ และบุคคลสามารถเป็นมนุษย์ได้อย่างสมบูรณ์ก็ต่อเมื่อแสดงความเห็นอกเห็นใจ 
การตอบแทน และความรับผิดชอบร่วมกัน นั่นหมายความว่าความรักไม่ใช่แค่ความรู้สึกส่วนตัว แต่
เป็นการปฏิบัติทางสังคมที่สร้างและรักษาความสามัคคีในชุมชน ในบริบทนี้ เพื่อนคือส่วนขยายของ
ครอบครัวและชุมชน 
	 	 	 	 ดังนั้นแนวคิดเรื่องความรักในสังคมแอฟริกันแถบซับซาฮาราหลายแห่งจึงถูกกำ�หนด
โดยพื้นฐานจากมุมมองโลกแบบรวมหมู่ ในขณะที่วัฒนธรรมตะวันตกมักให้ความสำ�คัญกับความเป็น
อิสระส่วนบุคคลและมองว่ามิตรภาพเป็นความสัมพันธ์โดยสมัครใจบนพื้นฐานของความเป็นเพื่อน 
แต่สังคมแอฟริกันมักมองว่าความสัมพันธ์เป็นเร่ืองของพันธะผูกพันและการปฏิบัติโดยมีเป้าหมายเพื่อ
ให้แน่ใจว่าบุคคลและชุมชนมีความเป็นอยู่ที่ดี ในกรอบความคิดนี้ ความรักไม่ใช่แค่ความรู้สึก แต่เป็น
การกระทำ�ที่เป็นรูปธรรมก่อให้เกิดประโยชน์ร่วมกัน มิตรภาพในบริบทนี้แสดงออกผ่านการกระทำ�
ที่จับต้องได้ ที่แสดงถึงความภักดี ความรับผิดชอบ และการสนับสนุนซึ่งกันและกัน ซึ่งอาจรวมถึงการ
ช่วยเหลือเชิงปฏิบัติ เช่น การให้ความช่วยเหลือที่เป็นรูปธรรมในยามจำ�เป็น การสนับสนุนทางการเงิน 
การทำ�งานร่วมกัน ความช่วยเหลือในการคลอดบุตร การดูแลในช่วงเจ็บป่วย หรือการให้คำ�แนะนำ�
อย่างจริงใจและแม้กระทั่งการวิพากษ์วิจารณ์เมื่อจำ�เป็น ซึ่งถือเป็นการแสดงออกถึงความห่วงใย
ท่ีสำ�คัญย่ิง เพ่ือให้ม่ันใจว่ากลุ่มจะมีความสุข มิตรภาพมักเช่ือมโยงกับบทบาทและภาระหน้าท่ีทางสังคม
อื่นๆ มากกว่าที่จะเป็นความสัมพันธ์แบบแยกจากกัน ในระยะยาวมิตรภาพอาจเป็นความผูกพันที่
ลึกซึ้งราวกับเครือญาติ ส่งผลเส้นแบ่งระหว่างเพื่อนและครอบครัวเลือนลางลง คำ�ว่า “เพื่อน” บางครั้ง
อาจมีความหมายและภาระผูกพันเทียบเท่าพี่น้องหรือลูกพี่ลูกน้อง ทำ�ให้มิตรภาพเป็นรูปแบบที่จำ�เป็น
และย่ังยืนและเป็นพ้ืนฐานของการแสดงออกถึงความรัก ซ่ึงมีเครือข่ายเพ่ือนและครอบครัวเปรียบเสมือน
ระบบสนับสนุนที่สำ�คัญ
	 	 	 	 ด้วยค่านิยมทางวัฒนธรรมเหล่านี้ ความแตกต่างระหว่าง “มิตรภาพ” และ “ความรัก” 
ในสังคมแอฟริกันแถบซับซาฮาราจึงไม่ชัดเจนเท่าในสังคมตะวันตก ความรักไม่ได้เป็นเพียงประสบการณ์
อันเร่าร้อนและโรแมนติกเท่านั้น แต่ยังเป็นแนวคิดที่กว้างกว่า ครอบคลุมถึงความห่วงใย ความเคารพ 
และการสนับสนุนซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็นรากฐานของความผูกพันทางสังคมที่แน่นแฟ้น ดังนั้น มิตรภาพ
จึงกลายเป็นการแสดงออกถึงความรักพื้นฐานนี้ เป็นส่วนสำ�คัญของอัตลักษณ์ของบุคคล และเป็น
รากฐานสำ�คัญของวิถีชีวิตชุมชน7

________________________________

7Tshivhase, Mpho. “Love as the Foundation of Ubuntu.” Synthesis Philosophica, 33, no. 1 (2018):. 197–208. 
https://doi.org/10.21464/sp33112



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

140

	 2. 	โศกนาฏกรรมความรักในสังคมไทย 
		  2.1		 สะพานรักสารสิน
	 	 	 	 ค่านิยมเก่ียวกับความรักในวัฒนธรรมของสังคมไทยมีการเปล่ียนแปลงไปตามยุคสมัย 
จากอดีตที่ค่อนข้างเคร่งครัด สู่ปัจจุบันที่เปิดกว้างและหลากหลายมากขึ้น ค่านิยมแบบดั้งเดิมที่อาจยัง
คงมีอิทธิพลอยู่ เช่น การเลือกคู่ครองมักต้องผ่านความเห็นชอบและการรับรองจากผู้ใหญ่โดยเฉพาะ
พ่อและแม่ ถือเป็นการให้เกียรติและเคารพผู้ใหญ่ แม้ปัจจุบันจะมีการปรับเปลี่ยนโดยการเลือกคู่ครอง
ในปัจจุบันที่เน้นความรักความเข้าใจและความพึงพอใจของคนทั้งสองฝ่ายเป็นหลักซึ่งสอดคล้องกับ
ความเป็นปัจเจกและอิสระในการใช้ชีวิต อย่างไรก็ตามแม้คนหนุ่มสาวจะมีอิสระมากขึ้นแต่การแนะนำ�
คนรักให้รู้จักครอบครัวก็ยังคงเป็นสิ่งสำ�คัญ สะท้อนให้เห็นจากเรื่อง “สะพานรักสารสิน” ตำ�นาน
โศกนาฏกรรมความรักของหนุ่มสาวต่างฐานะท่ีครอบครัวไม่ยอมรับ นำ�ไปสู่การจบชีวิตคู่ ของ ดำ� (นายดำ� 
แซ่ตัน) ซึ่งเป็นคนขับรถสองและคนกรีดยาง และ กิ๋ว (นางสาวกาญจนา แซ่หงอ) นักศึกษา ป.กศ.ปีที่ 2
วิทยาลัยภูเก็ตที่มีฐานะดีกว่ามาก ดำ�ได้ขับรถรับส่งกาญจนาเป็นประจำ� จนมีความสัมพันธ์รักใคร่ และ
ได้เสียกัน ทำ�ให้ครอบครัวของกิ๋วกีดกันไม่ยอมรับความสัมพันธ์ของทั้งคู่ เนื่องจากความแตกต่างทาง
ฐานะและชาติตระกูล และให้ก๋ิวเลิกเรียนเพ่ือไม่ให้ติดต่อกับดำ�อีก โดยต้องการให้แต่งงานกับคนมีฐานะ
คู่ควรกัน ไม่ใช่คนขับรถรับจ้าง ดำ�จึงพาก๋ิวหนีออกจากบ้านพ่อแม่ไปอยู่บ้านของตน ทำ�ให้พ่อแม่ของก๋ิว
แจ้งความกับตำ�รวจ เมื่อดำ�ทราบเรื่องจึงพากิ๋วหนีต่อไปอยู่บ้านพ่อแม่ของตน แต่พ่อแม่ของดำ�ก็
รังเกียจกิ๋ว และไม่พอใจสิ่งที่บุตรชายกระทำ� ทำ�ให้ดำ�และกิ๋วกลัดกลุ้มที่ไม่ได้รับการยอมรับจากพ่อแม่
ของทั้งคู่จนตัดสินใจจบชีวิตลงกอดกันมัดด้วยผ้าขาวม้าและกระโดดลงทะเลที่สะพานสารสิน จังหวัด
ภูเก็ต เมื่อ พ.ศ. 2516 กลายเป็นตำ�นานรักแท้ที่ไม่สมหวังและสร้างแรงสะเทือนใจแก่ผู้คน ตำ�รวจ
ได้พบจดหมายที่ดำ�เขียนไว้ว่า ทั้งสองรักกันมาก เมื่อถูกพ่อแม่ทั้งสองฝ่ายกีดกันความรัก จนไม่มี
หนทางออก จึงขอตายเสียดีกว่าที่จะแยกจากกัน  ต่อมาเปี๊ยกโปสเตอร์ ผู้กำ�กับภาพยนตร์ชื่อดังได้นำ�
ไปสร้างเป็นภาพยนตร์ในปี พ.ศ. 2530 และได้รับการยกย่องว่าเป็นภาพยนตร์ไทย 1 ใน 100 เรื่อง
ที่คนไทยควรดู นอกจากนี้ใน พ.ศ 2541 ตำ�นานรักนี้ยังได้ถูกนำ�มาสร้างเป็นละครโทรทัศน์ทางสถานี
โทรทัศน์ไทยทีวีสีช่อง 3 อีกด้วย8 
	 	 	 	 สะพานรักสารสินเป็นปรากฏการณ์ที่แสดงถึงค่านิยมความรักและการแต่งงานใน
สังคมไทยแต่ดั้งเดิมมีความผูกพันอย่างลึกซึ้งกับฐานะทางสังคมฐานะทางการเงิน และชาติตระกูล 
เป็นธรรมเนียมที่หลายวัฒนธรรมทั่วโลก  โดยถือว่าการแต่งงานไม่ใช่เพียงการรวมกันของคนสองคน 
แต่เป็นการรวมกันของสองครอบครัวด้วย การผูกพันกับสถานะสะท้อนค่านิยมที่ต้องการให้บุตรสาว
ไม่แต่งงานตํ่ากว่าฐานะที่ควรจะเป็น หรือเพื่อเป็นการยกระดับสถานะของครอบครัว ความสัมพันธ์
ระหว่างตระกูล

________________________________

8โรม บุนนาค ตำ�นานรักรันทด“สะพานรักสารสิน”! ใช้ผ้าขาวม้ามัดติดกันโดดลงทะเล แก้ปัญหารักสิ้นทางไป!! ผู้จัดการออนไลน์ 
16 กุมภาพันธ์ 2561 https://mgronline.com/onlinesection/detail/9610000015824



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

141

		  2.2 	 พระลอ
	 	 	 	 แม้ปัจจุบันความรักแบบอิสระจะเป็นที่นิยมในเขตเมือง แต่ในอดีตหรือในครอบครัว
ที่มีฐานะและอิทธิพลสูง การเลือกคู่ครองอาจถูกกำ�หนดหรือได้รับอิทธิพลอย่างมากจากพ่อแม่และ
ญาติผู้ใหญ่ เพื่อเสริมสร้างความมั่งคั่งของตระกูล หรือเพื่อสร้างพันธมิตรทางการเมืองและธุรกิจ
ระหว่างครอบครัวที่มีสถานะใกล้เคียงกัน การแต่งงานจึงถือเป็นการสร้างหน้าตาทางสังคม (Social 
Image) ดังนั้นครอบครัวมีบทบาทสำ�คัญในการอนุมัติและให้คำ�แนะนำ�ในการเลือกคู่ครอง ค่านิยม
ความรักที่ผูกพันกับฐานะ ชาติตระกูล และความคาดหวังของครอบครัวในสังคมไทยได้ก่อให้เกิด
โศกนาฏกรรม ซึ่งสะท้อนความขัดแย้งระหว่างความรักส่วนบุคคลกับโครงสร้างทางสังคมที่เข้มงวด
ความรักในเรื่อง “พระลอ” เป็นโศกนาฏกรรมที่เกิดจากความรักต้องห้ามระหว่างพระลอ พระเพื่อน 
และพระแพง เป็นฉากหลังสำ�คัญของเรื่องที่ขับเคลื่อนโศกนาฏกรรมความรัก ซึ่งเป็นผลมาจากความ
ขัดแย้งของสองตระกูล เมืองของพระลอ (เมืองสรวง) และเมืองของพระเพื่อนพระแพง (เมืองสรอง) 
ซึ่งมีสาเหตุมาจากสงครามที่ท้าวแมนสรวง (พระบิดาของพระลอ) ยกทัพไปตีและทำ�ให้กษัตริย์เมือง
สรองสิ้นพระชนม์ (ปู่ของพระเพื่อนพระแพง) ทำ�ให้เกิดการแก้แค้นและความสูญเสีย โดยความรักนี้
มีพื้นฐานมาจากกความปรารถนาทางกามารมณ์ของตัวละครเป็นแรงผลักดันสำ�คัญ ซึ่งนำ�ไปสู่การใช้
เวทมนตร์ของปู่เจ้าสมิงพรายเพื่อนำ�พระลอมาหาพระเพื่อนพระแพง จนนำ�ไปสู่จุดจบอันน่าเศร้า
ด้วยความตายของตัวละครทั้งสาม เจ้าย่า ในเมืองสรอง ที่มีความแค้นต่อเมืองสรวงอย่างฝังใจ และ
ใช้แผนการต่าง ๆ รวมถึงการสั่งให้ทหารเข้าล้อมปลงพระชนม์พระลอ ซึ่งเป็นโศกนาฏกรรมที่เกิด
จากกิเลสและความปรารถนาแสดงให้เห็นว่าแม้แต่ชนช้ันกษัตริย์ก็ยังเป็นมนุษย์ท่ีมีอารมณ์ ความปรารถนา
และความกิเลส โศกนาฏกรรมเหล่านี้จึงเป็นเครื่องสะท้อนว่า ค่านิยมที่ยึดติดกับฐานะและชาติตระกูล
สามารถสร้างความรุนแรงและนำ�มาซ่ึงความสูญเสียที่เกิดจากการถูกปฏิเสธสิทธิในการเลือกความรัก
และชีวิตของตนเอง

		  2.3 	 สีดา
	 	 	 	 ความรักเพศเดียวกันและอัตลักษณ์ทางเพศที่หลากหลายสามารถสืบย้อนกลับไปถึง
อารยธรรมโบราณ เช่น ภาพเขียนบนหินยุคหินกลางในอิตาลี (ประมาณ 9600 ปีก่อนคริสตกาล) แสดง
ให้เห็นคู่รักเพศเดียวกัน และปรากฏในวัฒนธรรมพื้นเมืองต่างๆ ทั้งเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ แปซิฟิก 
และทวีปอเมริกา ต่างยอมรับหรือยกย่องความไม่สอดคล้องทางเพศและความรักเพศเดียวกัน ในสังคม
ไทยน้ัน วรรณกรรมไทยและภาพจิตรกรรมฝาผนังในวัดแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างเพศเดียวกัน
ระหว่างชายและหญิงในสมัยอยุธยา (คริสต์ศตวรรษที่ 14-18) แม้ว่าในสังคมไทยจะไม่แตกต่างจากใน
หลาย ๆ สังคมซึ่งความรักมักผูกโยงเกี่ยวกับเรื่องของศีลธรรม แต่ค่านิยมเกี่ยวกับความรักในสังคมไทย
ยังแสดงให้เห็นถึงปรากฏการณ์คุณค่าของความรักแท้ในกลุ่ม LGBTQ+ ซึ่งอยู่เหนือข้อจำ�กัดทางเพศ
ไม่ข้ึนอยู่กับเพศสภาพ แต่ข้ึนอยู่กับการดูแลและประคับประคองความสัมพันธ์ของคนสองคนน้ัน ลักษณะ
สำ�คัญของความสัมพันธ์ที่ดี ก็ไม่ต่างจากคู่รักเพศตรงข้าม นั่นคือ ความจริงใจ ความซื่อสัตย์ และความ
เข้าใจ ในฐานะปัจเจกบุคคล แสดงให้เห็นถึงความรักถูกนิยามด้วยคุณค่าและความผูกพันเช่นเรื่องราว
ชีวิตของคู่ของชายรักชาย ที่เริ ่มต้นด้วยความรัก และจบลงด้วยโศกนาฏกรรมระหว่างประโนตย ์
วิเศษแพทย์ (1 กรกฎาคม 2481 - 2 พฤษภาคม 2510) หรือ “สีดา” กระเทยผู้โด่งดังจากวิทยาลัยนาฏศิลป์ 
มีความสวยไม่แพ้ผู้หญิงและเดินสายประกวดความงามจนได้ฉายาว่า “นางงาม 50 มงกุฎ” กับสมชาติ



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

142

แก้วจินดา หรือ “ชีพ” ที่ทั้งคู่ตายตามกันตามคำ�สาบานใน พ.ศ. 2510 จนกลายเป็นตำ�นานโลงคู่ของ
วัดหัวลำ�โพง
	 	 	 	 ความรักของทั้งคู่เริ่มต้นเมื่อ ปราโนต ได้มาเจอกับ ชีพ ชายหนุ่มรูปหล่ออาชีพขับรถ
สามล้อรับจ้าง สองคนคบหากันและย้ายมาอยู่ด้วยกันที่บ้านในซอยสวนพลู ทั้งสองได้ทะเลาะกันบ่อย ๆ  
จนต่อมาได้แยกกันอยู่ เนื่องจากปราโนตรู้ว่า ชีพมีผู้หญิงอื่นเข้ามาเกี่ยวข้อง และการที่เธอไม่ใช่ผู้หญิง
อาจทำ�ให้ไม่สามารถให้ความสุขอย่างท่ีชีพต้องการได้ ปราโนตและชีพเคยได้สาบานต่อกันท่ีวัดพระแก้ว
และศาลหลักเมืองว่าหากไม่ซ่ือสัตย์ต่อกันก็ขอให้ตายไปด้วยกัน ถ้าปราโนตตายก่อน ชีพจะตายตามไป 
แต่ถ้าชีพตายก่อน ปราโนตก็จะตายตามไป แต่ชีพทำ�ให้ปราโนตเสียใจและพยายามฆ่าตัวตายหลายครั้ง
จนในที่สุดเธอได้ฆ่าตัวตายสำ�เร็จด้วยการดื่มยาพิษในวันที่ 2 พฤษภาคม พ.ศ.2510 เมื่อชีพทราบข่าว
ก็เสียใจร้องไห้กอดศพของปราโนต และบวชอุทิศส่วนกุศลให้เธอ หลังจากสึก ชีพได้ฆ่าตัวตายโดย
การกินยาฆ่าแมลงขวดเดียวกับ ในวันที่ 15 พฤษภาคม และตายบนเตียงเดียวกับที่ปราโนตตายที่
โรงพยาบาลตำ�รวจ ดังคำ�สาบานที่เคยให้ไว้ต่อกัน ชีพเขียนจดหมายขอให้นำ�โลงศพของเขาไปไว้ที่วัด
หัวลำ�โพงเคียงคู่กับศพของปราโนตดังคำ�สาบานที่เคยให้ไว้ต่อกัน ทำ�ให้หนังสือพิมพ์หลายฉบับพากัน
ตีพิมพ์เรื่องราวการฆ่าตัวตายของทั้งสอง สร้างความเศร้าสลดให้กับผู้คนต่อเรื่องราวความรักนี้ เรื่อง
ของปราโนต และชีพได้กลายเป็นแรงบันดาลใจให้เกิดละครเวทีเรื่องฉุยฉายเสน่หาใน พ.ศ.2556 และ
ภาพยนตร์เรื่อง สีดา ตำ�นานรักโลงคู่ ใน พ.ศ.2563 รวมทั้งสารคดีเรื่อง สีดา รักโลงคู่ ทางสถานี
โทรทัศน์ไทยพีบีเอสในพ.ศ.2561 นอกจากนี้ สุรพล โทณะวณิก นักแต่งเพลงชื่อดังยังได้แต่งเพลง สีดา 
ขึ้นใน พ.ศ.2532 ขับร้องโดย ดนุพล แก้วกาญจน9์ 
	 	 	 	 เรื่องราวความรักของชายรักชาย เรื่อง สีดา หรือที่เรียกโดยทั่วไปว่าความรักแบบ 
เกย์ หรือ Homosexual แม้ว่าจะเป็นความสัมพันธ์ทางอารมณ์และความรักระหว่างผู้ชายกับผู้ชาย
ด้วยกัน ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของความหลากหลายทางเพศ แต่ก็เป็นความรักที่แท้จริงเฉกเช่นเดียวกับ
ความรักในเพศอื่น ๆ ความรักของชายรักชายก็สามารถมีความรู้สึกที่ลึกซึ้ง ความซื่อสัตย์ ความจริงใจ 
และความผูกพันที่มั่นคงได้จริง ดังนั้นรักแท้จึงไม่ได้ถูกจำ�กัดด้วยเพศสภาพ ทำ�ให้รูปแบบความสัมพันธ์
ของชายรักชายมีความหลากหลายเช่นเดียวกับความสัมพันธ์ของคู่รักเพศตรงข้ามอาจมีท้ังแบบที่
โรแมนติก การอยู่ร่วมกัน หรือแม้แต่การสร้างครอบครัว

สรุปและอภิปรายผล
	 ความรักไม่ใช่เป็นสิ่งที่เป็นสากล แต่ถูกสร้างขึ้นโดยสังคม ซึ่งหล่อหลอมขึ้นจากค่านิยมทาง
วัฒนธรรม ระบบเศรษฐกิจ ความหมายและการแสดงออกของความรักมีความหลากหลายอย่างมาก
ในแต่ละสังคม ดังที่แสดงให้เห็นจากกรณีศึกษาทางชาติพันธุ์เกี่ยวกับการแต่งงานแบบคลุมถุงชนใน
อินเดีย (Indian arranged marriages) รักต่างเพศแบบบังคับ (Compulsory heterosexuality) 
และ“มิตรภาพ”ในฐานะรูปแบบหนึ่งของความรักในสังคมแอฟริกันแถบซับซาฮาราบางแห่ง รวมทั้ง
ตัวอย่างชีวิตรักรันทดในสังคมไทยเป็นต้น

________________________________

8ย้อนรอยชีวิต “สีดา” กับตำ�นานรัก “โลงคู่” วัดหัวลำ�โพง  ผู้จัดการออนไลน์ 2 กุมภาพันธ์ 2566 https://mgronline.com/
entertainment/detail/9660000010573



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

143

	 แนวคิดโครงสร้างนิยมทางสังคมตั้งสมมติฐานว่าความเข้าใจของเราเก่ียวกับความเป็นจริง 
รวมถึง อารมณ์ต่าง ๆ เช่น ความรัก ถูกสร้างขึ้นผ่านปฏิสัมพันธ์ทางสังคมและความหมายทาง
วัฒนธรรมร่วมกัน มากกว่าที่จะเป็นความจริงทางชีววิทยาหรือสากล กรอบแนวคิดนี้เมื่อรวมกับ
วัฒนธรรมสัมพัทธ์ที่ยึดมั่นว่าควรเข้าใจแนวปฏิบัติของวัฒนธรรมตามเงื่อนไขของตนเอง เผยให้เห็นว่า
“ความรัก” เป็นผลผลิตของบริบททางวัฒนธรรมเฉพาะของมันเอง ไม่ใช่ความรู้สึกเดียวที่สามารถ
นิยามได้ แต่เป็นพฤติกรรม ภาระผูกพัน และความคาดหวังที่ซับซ้อน ซึ่งสังคมให้คุณค่าและส่งเสริม
	 ขณะที่ในสังคมตะวันตกที่เน้นปัจเจกนิยม ความรักโรแมนติกมักถูกมองว่าเป็นการเลือกที่อิง
ความรู้สึก เป็นส่วนตัว และโดยสมัครใจระหว่างบุคคลสองคน การแต่งงานถือเป็นรากฐานสำ�คัญของ
การแต่งงานและเป็นสัญลักษณ์ของอิสรภาพส่วนบุคคล อย่างไรก็ตาม ในบางสังคมความรักไม่ได้ขึ้นอยู่
กับความปรารถนาส่วนบุคคล แต่ขึ้นอยู่กับความเป็นอยู่ที่ดีและความมั่นคงของครอบครัวหรือชุมชน
มากกว่า แนวคิดที่ว่าความรักของบุคคลนั้นสำ�คัญกว่าพันธะผูกพันในครอบครัวอาจถูกมองว่าเป็น
ความเห็นแก่ตัวหรืออันตราย
	 ในสังคมอินเดียแบบด้ังเดิม การแต่งงานถูกมองว่าไม่ใช่การรวมตัวกันของคนสองคนบนพ้ืนฐาน
ของความรักโรแมนติก แต่เป็นการผูกมิตรระหว่างสองครอบครัว เป้าหมายหลักคือการสร้างความ
มั่นคงทางสังคม เศรษฐกิจ และศีลธรรมของหน่วยครอบครัวที่ใหญ่ขึ้น กรณีศึกษานี้เป็นตัวอย่าง
คลาสสิกของทฤษฎีเครือญาติ ซึ่งศึกษาว่าสังคมต่าง ๆ จัดระเบียบตนเองผ่านโครงสร้างครอบครัว
อย่างไร ในที่นี้ การแต่งงานเป็นกลไกสำ�คัญในการรักษาระเบียบสังคม ระบบวรรณะ และเส้นแบ่งเขต
ทรัพย์สิน การเลือกคู่ครองมีความสำ�คัญเกินกว่าที่จะปล่อยให้เป็นเพียงอารมณ์ชั่ววูบของคนหนุ่มสาว 
พ่อแม่และผู้สูงอายุ ซึ่งสั่งสมประสบการณ์อันยาวนานและความเข้าใจอย่างลึกซึ้งเกี่ยวกับสายตระกูล
และฐานะทางสังคม มักถูกมองว่ามีความพร้อมมากกว่าในการตัดสินใจเลือกสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อ
ทุกคน ขณะท่ีค่านิยมทางวัฒนธรรมเก่ียวกับหน้าท่ีและพันธะผูกพันต่อครอบครัวมักจะเหนือกว่าอุดมคติ
ความรักโรแมนติกแบบตะวันตก แม้ว่าความรักใคร่และความเป็นเพื่อนอาจพัฒนาขึ้นหลังการแต่งงาน 
แต่ความผูกพันเร่ิมต้นน้ันต้ังอยู่บนพ้ืนฐานของความเคารพซ่ึงกันและกัน ค่านิยมครอบครัวร่วมกัน และ
ความสามารถในการปฏิบัติจริงทางเศรษฐกิจ ไม่จำ�เป็นต้องข้ึนอยู่กับความสัมพันธ์โรแมนติกท่ีมีอยู่ก่อน
แนวคิดเรื่อง “การแต่งงานด้วยความรัก” (Love marriage) เป็นแนวคิดสมัยใหม่ที่ได้รับอิทธิพลจาก
ตะวันตก ซึ่งในอดีตถูกมองว่าเป็นภัยคุกคามต่อระเบียบสังคมที่ดำ�รงอยู่
	 แนวคิดรักต่างเพศแบบบังคับของ Adrienne Rich โต้แย้งว่าภาวะรักต่างเพศไม่ใช่ความชอบ
โดยธรรมชาติหรือโดยกำ�เนิด แต่เป็นสถาบันทางการเมืองท่ีถูกกำ�หนดและบังคับใช้เพ่ือรักษาโครงสร้าง
อำ�นาจแบบปิตาธิปไตย กรอบแนวคิดโครงสร้างนิยมทางสังคมแสดงให้เห็นว่าสิ ่งที ่เรามองว่า 
“เป็นธรรมชาติ” นั้นแท้จริงแล้วเป็นโครงสร้างทางสังคมและประวัติศาสตร์ สังคมใช้บรรทัดฐานทาง
วัฒนธรรม การนำ�เสนอผ่านสื่อ และโครงสร้างทางกฎหมาย เพื่อทำ�ให้ความสัมพันธ์ระหว่างชายหญิง
เป็นเรื่องปกติและยกย่อง ขณะเดียวกันก็ตีตราและกีดกันความสัมพันธ์ที่ไม่ใช่ชายหญิงแนวคิดเรื่อง
ความรักโรแมนติกถูกนำ�มาใช้เพื่อให้แน่ใจว่าผู้หญิงมีความผูกพันทางเศรษฐกิจและอารมณ์กับผู้ชาย 
ส่งผลให้ผู้ชายมีอำ�นาจเหนือกว่า การแสดงให้เห็นว่าความรักต่างเพศเป็นรูปแบบความรักที่ถูกต้อง
ตามกฎหมายเพียงรูปแบบเดียว ทำ�ให้การมีความรักต่างเพศแบบบังคับยังคงดำ�เนินต่อไป ทำ�ให้เกิด
การดำ�รงอยู่ของหน่วยครอบครัวแบบปิตาธิปไตย ซึ่งควบคุมการสืบพันธุ์และการสืบทอด การมุ่งเน้น
ไปที่ “ความรักแท้เพียงหนึ่งเดียว” (One true love) ระหว่างชายและหญิง ทำ�หน้าที่ลบล้างการดำ�รง
อยู่ของความรักรูปแบบอื่น ๆ และลงโทษผู้ที่เบี่ยงเบนไปจากบรรทัดฐาน



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

144

	 ในสังคมแอฟริกาใต้ซาฮาราบางสังคม เช่น ในกลุ่มชาวมาไซ หรือในบางส่วนของแอฟริกา
ตะวันตก ความสัมพันธ์ที่ชาวตะวันตกจัดว่าเป็น “มิตรภาพ” มักมีนํ้าหนักทางอารมณ์และความสำ�คัญ
ทางสังคมที่ชาวตะวันตกอาจเชื่อมโยงกับความรักโรแมนติก แม้ว่าเครือญาติจะมีความสำ�คัญสูงสุด 
แต่สังคมเหล่านี้ก็ให้ความสำ�คัญกับเครือญาติสมมติหรือครอบครัวที่เลือกสรร มิตรภาพ โดยเฉพาะ
มิตรภาพที่เกิดขึ้นภายในกลุ่มเพื่อนหรือกลุ่มอายุ ไม่ใช่แค่ความผูกพันแบบผิวเผิน แต่เป็นความสัมพันธ์
ที่เปี่ยมไปด้วยความภักดี ความช่วยเหลือซึ่งกันและกัน และความผูกพันทางอารมณ์ที่ลึกซึ้ง มิตรภาพ
เหล่านี้สามารถผูกพันและเชื่อถือได้เช่นเดียวกับสายเลือด ทำ�ให้อารมณ์ความรักถูกเข้าใจต่างจากที่
ชาวตะวันตกให้ความสำ�คัญกับความสนิทสนมทางอารมณ์ มิตรภาพเหล่าน้ีมักสร้างข้ึนจากการสนับสนุน
ในทางปฏิบัติและพันธะผูกพันซึ่งกันและกัน ตัวอย่างเช่น เพื่อนอาจถูกคาดหวังให้ให้ความช่วยเหลือ
ทางการเงิน แรงงาน หรือการสนับสนุนในช่วงวิกฤต ดังนั้น การแสดงออกถึง “ความรัก” จึงไม่ใช่
การแสดงความรักที่ยิ่งใหญ่อลังการ แต่เป็นเรื่องการจับต้องได้มากกว่า สำ�หรับความรักที่รันทดและ
ไม่สมหวังจนมีการจบนั้น เพราะสังคมสร้างบรรทัดฐาน ค่านิยมขึ้นมาเหมือนสังคมสร้างกฎเกณฑ์เป็น
แนวทางปฏิบัติแห่งรักให้กับยุคสมัยต่างกันแต่ละช่วงเวลา

กิตติกรรมประกาศ
	 ขอขอบคุณการสนับสนุนจากเงินรายได้คณะสังคมศาสตร์ ประจำ�ปี 2567 ท่ีให้โอกาสสร้างสรรค์
และเผยแพร่ผลงานขอขอบคุณต่อความรักของมนุษยชาติที่ทำ�ให้โลกใบนี้มีความหมายและเกิดเป็น
แรงบันดาลใจ ท้ายที่สุดขอขอบคุณความรักในความใฝ่รู้ที่ทำ�ให้การเดินทางในเส้นทางวิชาการไม่เหน็ด
เหนื่อย และก่อให้เกิดผลงานที่มาจากความรักอย่างสมบูรณ์

เอกสารอ้างอิง
กิตติพล สรัคคานนท์. (2562). ในความรัก เราต่างเป็นนักทฤษฎี (In Theories). กรุงเทพฯ: แซลมอน.
ชัชพล เกียรติขจราดา. (2563). 500 ล้านปีของความรัก เล่ม 1: วิทยาศาสตร์ของอารมณ์ ความรัก 
	 และความเกลียดชัง. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง.
หฤทัยรัตน์ ศรีจันทร์ขำ�. (2558). รักโรแมนติกในภาพยนตร์ผีไทย. วิทยานิพนธ์วารสารศาสตร
	 มหาบัณฑิต (สื่อสารมวลชน). กรุงเทพฯ: คณะวารสารศาสตร์และสื่อสารมวลชน มหาวิทยาลัย
	 ธรรมศาสตร์. ถ่ายเอกสาร.
ปิ่นแก้ว เหลืองอร่ามศรี. (2554). รักโรแมนติกในมุมมองสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา Romantic 
	 Love: in Sociological and Anthropological Perspective. วารสารสังคมศาสตร์. 23
	 (1-2): 17-45.
วิสุทธ์ิ เวชวราภรณ์. (2567). มานุษยวิทยาอนาคต: มันยากท่ีจะ “รัก”: พินิจ “รัก” และ “การครองคู่”
	 ในบริบททางสังคมและวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน).
สรวิศ ชัยนาม. (2562). ทำ�ไมต้องตกหลุมรัก? Alain Badiou ความรัก และ The Lobster 
	 (สุชานาฎ จารุไพบูลย์, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: Illuminations Edition.
Burgress, Ernest W.; Locke, Harvey J.; & Thomes, Mary Margaret. (1945). The Family: 
	 From Traditional to Companionship. New York: American Book. 



วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 28 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)

145

Engels, Friedrich. (1884). The Origin of the Family, Private Property and the State. 
	 Zurick: Hottingen
Garcia -Andrade, Adriana. (2018). Digithum: A Relational Perspective on Culture and 
	 Society. A Scientific. July 2018 (22): 63-66.
Gluckman, Max (1955). Custom and Conflict in Africa. Oxford: Basil Blackwell. 
Goode, William J. (1959). The Theoretical Importance of Love. American Sociological 
	 Review. 24(1): 38-4.
Mayer, Claude-Hélène. (2023). Challenges and Coping of Couples in Intercultural 
	 Romantic Love Relationships. International Review of Psychiatry. 35(1): 4–15. 
Murdock, George Peter. (1949). Social Structure. New York: The Macmillan.


